
ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025. 
Теология и религиозная философия

14

ТЕОЛОГИЯ И РЕЛИГИОЗНАЯ ФИЛОСОФИЯ

УДК 230.1

К ВОПРОСУ О КРИТИКЕ 
БОГОСЛОВИЯ АРХИМАНДРИТА 
ИЛАРИОНА (ТРОИЦКОГО) 
(ВПОСЛЕДСТВИИ АРХИЕПИСКОПА 
И СВЯЩЕННОМУЧЕНИКА) 

Павлюченков Николай Николаевич
доктор теологии, кандидат философских 
наук, доцент кафедры миссиологии 
богословского факультета Православного 
Свято-Тихоновского гуманитарного 
университета
115184, Россия, г. Москва,
ул. Новокузнецкая, д. 23Б 
E-mail: npavl905@mail.ru
https://orcid.org/0000-0002-7778-139X

Для цитирования: Павлюченков Н. Н. К вопросу о критике богосло‑
вия архимандрита Илариона (Троицкого) (впоследствии архиепископа 
и священномученика). DOI: 10.51216/2687-072Х_2025_4_14–31. EDN: 
NEIBAI // Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. 2025. 
№ 4 (33). С. 14–31.

Аннотация
Статья посвящена представленному в статьях 1913–1917 гг. богословию 

архимандрита Илариона (Троицкого) (впоследствии архиепископа и свя‑
щенномученика). Его богословские взгляды рассматриваются в тех момен‑
тах, которые в ХХ веке были подвергнуты критике. Обзор современных 
публикаций показывает, что в связи с этой критикой возможна полемика, 
способная быть весьма плодотворной для более полного и основательного 
исследования экклесиологии и сотериологии, представленных в трудах 
священномученика Илариона. По мнению автора, в данном случае осо‑
бенно важно то обстоятельство, что Иларион, уже будучи архиепископом, 
в 1920-е гг. стал сподвижником Святейшего Патриарха Тихона и самой 

https://elibrary.ru/neibai



15

Павлюченков Николай Николаевич. К вопросу о критике богословия архимандрита 
Илариона (Троицкого) (впоследствии архиепископа и священномученика)

своей жизнью свидетельствовал верность своим богословским убеждениям. 
Содержащийся в статье материал может послужить составной частью еще 
не осуществленного систематического анализа этих убеждений.

В существующей критике автор статьи выделяет два момента, относя‑
щиеся к трактовке архимандритом Иларионом значения события Богово‑
площения (1) и свойств воспринятой Спасителем человеческой природы 
(2). К этим двум моментам автор добавляет третий (3), в котором можно 
усматривать уверенность архимандрита Илариона в безусловном прима‑
те духовного опыта в Церкви над рациональными формулировками цер‑
ковных догматов. В статье приводятся аргументы, которые, по мнению 
автора, свидетельствуют о том, что по всем трем выделенным моментам 
критика богословия архимандрита Илариона основана либо на неполноте 
исследованных источников, либо на допущенных им неточностях в выра‑
жении своей мысли.

В результате проведенного исследования установлено, что архимандрит 
Иларион находился под влиянием «нравственной теории» архиепископа 
Антония (Храповицкого) (впоследствии митрополита), однако, обладая 
опытом совершающегося в Церкви благодатного преображения человека, 
он ощущал недостатки этой теории и потому в своих трудах преодолевал 
ее односторонности, способные приводить к искажениям православного 
вероучения.

Ключевые слова: Церковь; богословие; Боговоплощение; Крест; Виф‑
леем; Голгофа; искупление.

Введение

Священномученик Иларион (Троицкий) явил собой яркий при‑
мер ученого монаха, у которого богословие и жизнь, богословские 
убеждения и конкретная деятельность так тесно соединялись, 
что составляли нераздельное единое целое. В своих многочислен‑
ных богословских и публицистических статьях, написанных до 
1917 года, он утверждал, что Церковь – реальность, в которой толь‑
ко и может совершаться вечное спасение человека и в существова‑
нии которой сосредоточен весь смысл христианства. Он настаивал, 
что вне Церкви теряет свое действенное значение все христианское 
учение и даже само Священное Писание; вне Церкви невозможна 
христианская жизнь и проявление подлинной любви. 

В тяжелейший период в начале 1920-х гг. только что рукополо‑
женный в сан епископа, он стал одним из ближайших помощников 



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025. 
Теология и религиозная философия

16

Патриарха Тихона в борьбе со всеми внешними и внутренними по‑
пытками расколоть и уничтожить Русскую Церковь. В 2025 году, 
наряду со 100-летней годовщиной кончины Патриарха Тихона, 
можно было отмечать еще один вековой юбилей событий конца 
лета 1925 года, когда архиепископ Иларион совершил новый по‑
двиг, расстроив планы тех, кто надеялся нанести еще один и уже 
решительный удар по церковному единству. Ему, как известно, 
сотрудники ОГПУ устроили в Ярославле кратковременный отдых 
от тяжелой жизни в Соловецком лагере, тем самым напомнив, как 
можно жить в нормальных «человеческих» условиях, и обещали 
еще большие земные блага, если он встанет на сторону новых рас‑
кольников во главе с Екатеринбургским епископом Григорием (Яц‑
ковским) 1. 

В этой ситуации возможная «сделка» со своей совестью или 
«корректировка» своих убеждений казались бы оправданными че‑
ловеческой немощью, поставленной перед перспективой возвраще‑
ния на Соловки с их штрафным изолятором на Секирной горе (где 
владыка Иларион в конце концов и оказался). В однозначном выбо‑
ре архипастыря, конечно, сказался в первую очередь благодатный 
дар готовности к мученичеству за Христа. Но здесь можно видеть 
еще и проявление глубокого опытного познания того, чем является 
на земле Церковь Христова.

С учетом этого обстоятельства важным представляется как мож‑
но более основательное разрешение проблемы, поставленной бо‑
гословской критикой, касающейся некоторых взглядов будущего 
священномученика Илариона, обозначенных в его статьях, напи‑
санных до 1917 года. В целом основные критические замечания 
можно свести к двум главным положениям:

– тенденция к абсолютизации значения события Рождества Хри‑
стова, преобладание «Вифлеема» над «Голгофой»;

– искажение православного учения о человеческой природе Спа‑
сителя, попытка представить ее как несущую в себе не только по‑
следствия первородного греха, но и самый грех.

Следует отметить, что в двух наиболее известных вариантах 
критики обращает на себя внимание малочисленность использо‑
ванных трудов архимандрита Илариона. Так, архиепископ Ва‑

1   Подробнее об этом см.: Иларион (Троицкий) // Древо : открытая православная энци‑
клопедия. URL: https://drevo-info.ru/articles/8302.html (дата обращения: 01.10.2025).



17

силий (Кривошеин) в публикации 1968 года использовал только 
одну речь архимандрита Илариона «Богословие и свобода Церкви. 
О задачах освободительной войны в области русского богословия» 
(1915). Из нее, действительно, может создаться впечатление, что 
ее автор всю сотериологию сводит к Боговоплощению и не отводит 
никакого места «не только для крестной смерти, но и для Воскре‑
сения Христова» [Василий (Кривошеин), 1968, с. 28]. Другой кри‑
тический анализ богословия архимандрита Илариона основан на 
изданном в 1998 году сборнике «Церковь как союз любви» (Ила‑
рион (Троицкий), 1998), в котором, как теперь можно видеть, было 
представлено не более пятой части от всех его трудов, напечатан‑
ных впоследствии в трехтомном (2004), а затем и в четырехтомном 
собрании творений (2024). Автор этого анализа утверждал, что, бо‑
рясь с юридическим пониманием искупления, архимандрит Ила‑
рион «доходит до полного отрицания искупительного значения 
Голгофской Жертвы» [Асмус, 2001, с. 57], Голгофа у него переос‑
мысляется «самым недопустимым, кощунственным образом» [Ас‑
мус, 2001, с. 60]. И далее у архимандрита Илариона якобы обна‑
руживается «целый набор еретических утверждений, доходящих 
до хулы на Единого Безгрешного» [Асмус, 2001, с. 60]. «Хула», по 
мнению критика, заключается в том, что отец Иларион, как будто 
приписывает Спасителю восприятие падшего человеческого естест‑
ва со всеми его греховными наклонностями [Асмус, 2001, с. 60].

Недостаточную основательность в подобных оценках уже заме‑
тил автор первого (и, как кажется, до сих пор единственного) си‑
стематического обзора богословских трудов священномученика 
Илариона А. А. Горбачев. По его мнению, «если толковать “отре‑
чение от воли греховной, человеческой” в том смысле, что Христос 
на Голгофе “преодолевает внутренне присущие Ему по человечест‑
ву греховные наклонности”, то этот вывод противоречил бы основ‑
ным богословским идеям священномученика Илариона, согласно 
которым очищение от греха, избавление от устремленности ко гре‑
ху было дано человечеству уже в воплощении Сына Божия» [Гор‑
бачев, 2025]. Священник М. Легеев указал, что архимандрит Ила‑
рион, на самом деле, сделал лишь отдельные акценты, из которых 
впоследствии выросло ошибочное учение «об исправлении повре‑
ждённой природы человека Христом в Себе самом в процессе Его 
земной жизни и служения» [2025, с. 119]. Сам будущий священ‑

Павлюченков Николай Николаевич. К вопросу о критике богословия архимандрита 
Илариона (Троицкого) (впоследствии архиепископа и священномученика)



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025. 
Теология и религиозная философия

18

номученик, по мнению священника М. Легеева, не мог помыслить 
о том, чтобы возводить эти акценты «до некоторых сотериологиче‑
ских, а вслед за ними евхаристических и аскетико-богословских 
отклонений, последовательно умаляющих значение изначально со‑
вершенного человечества во Христе в духовном, как и во всех иных 
смыслах этого слова» [Легеев, 2025, с. 119–120].

Нельзя не заметить также, что критический подход к богословию 
священномученика Илариона должен учитывать полемический 
характер большинства его трудов, его особое внимание к проблеме 
«западного влияния» на русскую богословскую мысль. В полеми‑
ческом напряжении часто делаются поспешные и не до конца выве‑
ренные высказывания, которыми мысль их автора может быть вы‑
ражена и передана не совсем адекватно. Задача заключается в том, 
чтобы к отдельным, «соблазняющим» критиков высказываниям 
архимандрита Илариона проявить максимально объективный под‑
ход, рассматривая их в контексте общей ситуации и преобладаю‑
щих тенденций в русском богословии начала ХХ века.

Основная часть

К вышеуказанным двум положениям критики богословия свя‑
щенномученика Илариона можно добавить еще третье, фиксирующее 
некоторую недооценку им значения точности и четкости в богослов‑
ских формулировках, недооценку значения восприятия формулиро‑
вок самих церковных догматов. Здесь, как, наверное, нигде более, 
сказалось увлечение борьбой с «западной» схоластикой, которое свя‑
щенномученик Иларион унаследовал от особо почитаемого им архи
епископа Антония (Храповицкого) (впоследствии митрополита).

В стремлении ниспровергнуть в отечественном богословии «мер‑
твый» догматизм проявили себя полемические крайности, когда 
Православие сводится только к живому религиозному опыту, к са‑
мой жизни, которая в полноте своих проявлений не поддается ка‑
кому‑либо однозначному рациональному определению. Исходя из 
таких убеждений, например, современник и сослуживец архиман‑
дрита Илариона по Московской духовной академии священник Па‑
вел Флоренский, как известно, отказывался искать догматическое 
определение Церкви [Флоренский, 1990, с. 8], хотя при этом прида‑
вал важнейшее значение формулировкам других догматов.



19

Владыка Антоний (Храповицкий), как известно, воспринимал 
догматы как имеющие по преимуществу просветительское значе‑
ние. В догматах о Святой Троице и Боговоплощении, по его мнению, 
человек обретает то, что можно противопоставить требованиям его 
поврежденной в грехопадении природы, его греховным влечени‑
ям себялюбия и «чувственности» [Антоний (Храповицкий), 1911, 
с. 71]. Есть святыня, без которой христианское учение «оставалось 
бы действительно отвлеченным, безжизненным догматизмом» 
и без которой «не было бы того реального преобразования в жиз‑
ни, что принесло христианство» [Антоний (Храповицкий), 1911, 
с. 14]. Для архиепископа Антония это Церковь, вернее, являемая 
в ней жизнь христиан, действительно связанных духовным едине‑
нием во взаимной любви. Глубокая внутренняя перемена в челове‑
ке, по мысли владыки Антония, происходит вследствие узнавания 
им определенных истин. Человек узнает, что возможно реальное 
преодоление себялюбия, и от этого получает внутренний импульс 
в борьбе с этим (ставшим для него естественным после грехопаде‑
ния) повреждением в своем естестве. И «духовное возрождение», 
необходимое для начала христианской жизни, он понимает как 
возрождение нравственное [Антоний (Храповицкий), 1911, с. 14], 
совершаемое в результате знакомства человека не с какими‑либо 
высокими христианскими идеями и образами, а именно с реально‑
стью Церкви, выражающейся в «наличной жизни христиан» [Ан‑
тоний (Храповицкий), 1911, с. 14]. Именно эта реальность Церкви 
дает возможность «того духовного единения, той нежной взаимной 
любви и взаимной заботливости, коих не могла внушить христиа‑
нам ни вера в будущую жизнь, ни любовь к Спасителю, ни память 
о Его страданиях, а только слова Его и Его апостола о Церкви (кур‑
сив мой. – Н. П.)» [Антоний (Храповицкий), 1911, с. 15]. «Цер‑
ковь, – писал владыка Антоний, – есть совершенно новое, особенное 
и единственное на земле бытие (unikum), которого нельзя с точно‑
стью определить никаким понятием, взятым из мирской жизни» 
[Антоний (Храповицкий), 1911, с. 17]. 

В своих статьях, многократно указывая на новую благодатную 
жизнь как суть христианства, архимандрит Иларион воспроизво‑
дит идеи владыки Антония (Храповицкого) и, в частности, прямо 
ссылается на него, когда говорит о необходимости при сравнении 
церковной истины с ересью оставить «сферу чисто догматическо‑

Павлюченков Николай Николаевич. К вопросу о критике богословия архимандрита 
Илариона (Троицкого) (впоследствии архиепископа и священномученика)



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025. 
Теология и религиозная философия

20

го и теоретического, а сравнивать… самое жизнепонимание, так 
сказать, религиозную психологию члена Церкви и еретика» («По‑
каяние в Церкви и покаяние в католичестве», 1913) (Иларион 
(Троицкий), 2001, с. 141–142). Так, в католичестве архимандрит 
Иларион, как кажется, не находит никакой связи между духовной 
жизнью и догматами Filioque и о чистилище (Иларион (Троицкий), 
2001, с. 141). 

У архиепископа Антония (Храповицкого) преимущественное 
внимание к «новой жизни» в Церкви выразилось в том, что он 
в своих трудах часто не заботился о точности употребления терми‑
нов и богословских формулировок [Хондзинский, 2007, с. LIX]. 
Архимандрит Иларион на тех же основаниях принижает значение 
догматики как рациональной системы. «Догматическое учение, – 
пишет он, – всегда отчасти продукт школы, а школа ведь находит‑
ся в довольно‑таки отдаленной связи с церковной жизнью. По про‑
дуктам школы не нужно судить о Церкви или можно судить лишь 
с большой осторожностью» (Иларион (Троицкий), 2001, с. 143). 

На практике для архимандрита Илариона подобные мнения от‑
нюдь не были следствием его пренебрежительного отношения к са‑
мим церковным догматам. В его текстах нельзя найти какую‑либо 
полемику с учением Церкви, сформулированным на Вселенских со‑
борах. Но согласие в данном пункте с владыкой Антонием (Храпо‑
вицким) иногда приводило и его к некорректным высказываниям. 
Так, можно видеть, что его поспешное утверждение о том, что «бо‑
гословская мысль Древней Церкви благоговейно ходила не столько 
около Голгофы, сколько около Вифлеема» (Иларион (Троицкий), 
2004, с. 278), вовсе не означает абсолютизации во всей его соте‑
риологии события Рождества Христова. Речь у него идет, прежде 
всего, не о Голгофе как таковой, а о вращающейся вокруг только 
Голгофы «юридической теории». «Голгофа и крест, – пишет он, – 
поворотный пункт истории... Не судится Бог с человеком на Гол‑
гофе, не самоудовлетворяется казнью Сына, но сретает и радостно 
лобызает возвращающегося блудного сына» (Иларион (Троицкий), 
2004, с. 285). Излагая свое (и, как он был убежден, православное, 
церковное) учение о спасении, архимандрит Иларион постоянно на‑
ходится в полемическом напряжении, и во всех его размышлениях 
просматривается главная цель – показать, что «дело не в прощении 
греха и не в удовлетворении оскорбленного Бога, а в исцелении са‑



21

мого человека и в возвращении ему первобытного блаженства. Сам 
больной себя исцелить не мог» (Иларион (Троицкий), 2004, с. 284).

Именно в этой связи отец Иларион концентрирует внимание на 
Боговоплощении, в котором обретается «источник спасения чело‑
века». «Происходит, – пишет он, – обновление человека, “обожение 
человека”, новое творение» (Иларион (Троицкий), 2004, с. 284). По 
его мысли, чрез это «единение естеств во Христе и смогло челове‑
чество сломить на Голгофе свою греховную волю». «На Голгофе со‑
вершено было Богочеловеком отречение от воли греховной, чело‑
веческой. Эта воля трепетала креста, хотела пройти мимо него…» 
«Так Голгофа получает истинное богословское освещение от Вифле‑
ема» (Иларион (Троицкий), 2004, с. 285). Страшная Голгофа пото‑
му и спасительна, что в Вифлееме Бог принял на Себя человеческое 
естество (Иларион (Троицкий), 2004, с. 285).

Это никак нельзя назвать «ересью крестоборчества», в чем, как 
известно, после появления «Догмата искупления» обвиняли митро‑
полита Антония (Храповицкого) и в чем, по сути, архимандрит Ила‑
рион уличается в гиперкритической статье 1998 года [Асмус, 2001, 
с. 60]. Влияние «нравственной теории» владыки Антония здесь мо‑
жет быть прослежено [Гнедич, 2007, с. 221–222], но характерно и то, 
что (в отличие от архиепископа Антония) в понимании отца Иларио‑
на нравственные страдания Христа в Гефсимании только начинают-
ся. Самый же решительный «перелом сознания и воли грешного че‑
ловечества» в Богочеловеке происходит на Кресте, «где за нас, ради 
нас, но и вместе с нами как братьями нас называющий, пострадал 
Христос» (Иларион (Троицкий), 2004, с. 285).

Здесь как ключевые нужно выделить подчеркнутые самим ар‑
химандритом Иларионом слова «ради нас» и «вместе с нами», что, 
как представляется, несмотря на ряд допущенных им неудачных 
выражений, не позволяет приписать ему убеждение в наличии во 
Христе именно «грешного человечества», греховную волю кото‑
рого нужно было «переломить» в самом Богочеловеке. Такое убе‑
ждение не проявляется нигде в других работах священномученика 
Илариона, а потому представляется очевидным, что он исходит из 
общецерковного учения о восприятии Христом – вочеловечившим‑
ся Богом – не самой нашей греховности, а всего нашего положения, 
включая отчуждение от Бога и самый опыт богооставленности. От‑
давая здесь дань элементам «нравственной теории» архиепископа 

Павлюченков Николай Николаевич. К вопросу о критике богословия архимандрита 
Илариона (Троицкого) (впоследствии архиепископа и священномученика)



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025. 
Теология и религиозная философия

22

Антония, архимандрит Иларион как будто не замечает глубокого 
онтологического значения Голгофы. Но при этом он не упускает 
отметить, что именно в Воскресении Христовом побеждаются в че‑
ловеческом естестве смерть и тление (Иларион (Троицкий), 2004, 
с. 285), а смерть Богочеловек принял, разумеется, на Голгофе. Сле‑
довательно, то обожение человеческого естества, которое, по-види‑
мому, полагается отцом Иларионом в Боговоплощении, оказыва‑
ется, конечно, недостаточным для совершения всего дела нашего 
спасения. «Воплощение и Воскресение, – пишет он, – сочетаются 
воедино. Воплощение дает смысл Воскресению (а следовательно, 
и предшествующей Воскресению Голгофе. – Н. П.), и Воскресе‑
ние с непререкаемостью уверяет в истине, в действительности, 
а не в призрачности и мечтательности Воплощения» (Иларион 
(Троицкий), 2004b, с. 290).

Именно как следствие Голгофы в Воскресении Христовом он‑
тологически преодолевается наша смерть, а далее – в вознесении 
Христос «посадил наше естество одесную Божественной славы» 
(Иларион (Троицкий), 2004, с. 285). Все это уже выходит за рамки 
чисто «нравственной» сотериологии. Для архимандрита Илариона 
важно, что в Вифлееме, в Рождестве Христовом, «начался процесс 
обновления твари, процесс обожения человека, началось созида‑
ние богочеловечества (курсив мой. – Н. П.)» (Иларион (Троицкий), 
2004b, с. 290). Это вовсе не утверждение достаточности для спасе‑
ния человечества Боговоплощения [Асмус, 2001, с. 58–60]. Это об‑
ращение внимания на начало, на сам источник процесса обожения 
человечества (Иларион (Троицкий), 2004, с. 284). «Процесс посте‑
пенного преображения естества человеческого и начался с вопло‑
щения Сына Божия, в продолжение и совершение этого процесса – 
в жизни церковной» (Иларион (Троицкий), 2004а, с. 345).

«Воплощением, – пишет архимандрит Иларион, – полагается 
наше спасение и на основе воплощения создается Церковь, новое 
естество, при действии благодати исцеляющееся от греховного тле‑
ния и достигающее в меру полного возраста Христова» (Иларион 
(Троицкий), 2004а, с. 345). «С воплощением на земле Единородно‑
го Сына Божия, – читаем в работе «Наука и жизнь» (1913), – чело‑
вечество получило новые силы, – началось восстановление падшего 
естества человеческого, вызван к бытию процесс созидания нового 
человечества, новой твари. Спасенное и спасающееся человечество 



23

сплочено в едином и нераздельном организме Церкви. В этом ор‑
ганизме обитают все божественные силы, которые ведут новое че‑
ловечество, Церковь, к совершенству» (Иларион (Троицкий), 2001, 
с. 298). В статье «Краеугольный камень Церкви» (1914) отец Ила‑
рион пишет: «Обновление твари будет совершаться до тех пор, пока 
скажет Сидящий на престоле: се, творю все новое! Совершилось! 
(Апок. 21, 5–6)» (Иларион (Троицкий), 2001, с. 446).

Концентрация особого внимания на Боговоплощении для архи‑
мандрита Илариона означает утверждение такого догмата Церкви, 
согласно которому Церковь, как основанная на Боговоплощении 
(Иларион (Троицкий), 2004, с. 285), есть не только «новая жизнь 
человечества», но и само «новое человечество» (Иларион (Троиц‑
кий), 2004а, с. 344), она – «продолжение воплощения» (Иларион 
(Троицкий), 2004а, с. 344) как его «прямое следствие» («Краеуголь‑
ный камень Церкви», 1914) (Иларион (Троицкий), 2001, с. 448). 
Именно здесь, как представляется, можно видеть его стремление 
утвердить истину «богочеловечества», но не в смысле известной 
концепции В. С. Соловьева, а как реальность, свидетельствуемую 
в святоотеческом учении об обожении человека. 

В Вифлееме, таким образом, согласно архимандриту Илариону, 
совершается не само обожение человечества, а только открывает‑
ся его начало. Но в начале уже положено все, как это фактически 
свидетельствуется святоотеческими «формулами», которые отец 
Иларион (в статье «Краеугольный камень Церкви») приводит на‑
прямую сам из соответствующих текстов или выписывает из иссле‑
дования профессора И. В. Попова («Идея обожения в древневосточ‑
ной Церкви», 1909). «Слово облеклось в тварное тело, чтобы мы 
могли в Нем обновиться и обожиться»; «Соделался Он человеком, 
чтобы в Себе нас обожить» (Св. Афанасий Великий) (Иларион (Тро‑
ицкий), 2001, с. 449). «Известно, – пишет архимандрит Иларион, – 
какое важное значение имела идея обожения в богословии древней 
восточной Церкви, начиная с IV века. Занимая центральное место 
в церковном богословии, эта идея в одну цельную и возвышенную 
систему стройно сочетала христологию, сотериологию и экклесио‑
логию» (Иларион (Троицкий), 2001, с. 448–449).

Весьма вероятно, что высказываемое отцом Иларионом неудов‑
летворение от недостаточного внимания к «Вифлеему» в работах 
протоиерея П. Я. Светлова и архимандрита Сергия (Страгородско‑

Павлюченков Николай Николаевич. К вопросу о критике богословия архимандрита 
Илариона (Троицкого) (впоследствии архиепископа и священномученика)



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025. 
Теология и религиозная философия

24

го) (впоследствии митрополита и патриарха) (Иларион (Троицкий), 
2004, с. 284) связано именно с его стремлением утвердить откры‑
тую в Боговоплощении истину спасения как обожения человечест‑
ва. Но, кроме того, не следует забывать, что архимандрит Илари‑
он обращал особое внимание на то, что в современном мире «Сына 
Божия воплотившегося» подменяют «великим человеком, вели‑
ким учителем, Иисусом из Назарета» (Иларион (Троицкий), 2004, 
с. 277), а это и есть, по его богословским размышлениям, фактиче‑
ский отказ от Церкви как мистической реальности, где совершает‑
ся вечное спасение и единение человека с Богом. 

В этой связи представляется важным сделать некоторые уточня‑
ющие замечания, касающиеся также и восприятия учения об иску‑
плении, содержащегося в трудах архимандрита Илариона. Как за‑
метил еще протоиерей П. Гнедич, не составив специального труда, 
посвященного этому учению, архимандрит Иларион «писал и гово‑
рил о нем где только мог – в статьях, лекциях, отзывах о студенче‑
ских сочинениях и т. д.» [Гнедич, 2007, с. 220]. Сравнивая подходы 
к этому вопросу архимандрита Илариона и М. М. Тареева, Гнедич 
писал, что «здесь (т. е. у архимандрита Илариона. – Н. П.) психо‑
логии настроений противостоит онтологизм церковного понимания 
догмата» [Гнедич, 2007, с. 220]. И вместе с тем, по мысли Гнедича, 
утверждение архимандрита Илариона о том, что «перелом сознания 
и воли грешного человека» как «центральный момент искупления» 
происходит во Христе на Голгофе, фактически неверно, поскольку 
такой перелом «имел место в Гефсимании» [Гнедич, 2007, с. 223]. 
На этом основании, отмечая несходство позиций «в понимании це‑
лого ряда вопросов» у архимандрита Илариона и архиепископа Ан‑
тония, Гнедич в трактовке искупления все же признает влияние на 
него Храповицкого [Гнедич, 2007, с. 221–222].

При обсуждении этого вопроса целесообразно учесть преобла‑
дающие тенденции в русском богословии в начале ХХ века, т. е. 
в тот период, когда в богословскую науку входил будущий свя‑
щенномученик Иларион. К тому времени борьба против «пленив‑
шей» отечественное богословие «западной» схоластики, начатая 
А. С. Хомяковым, продолженная Ф. Д. Самариным и авторитетно 
поддержанная в академическом богословии архиепископом Анто‑
нием (Храповицким), уже, в числе прочего, отразилась и в статьях, 
включенных в «Православную богословскую энциклопедию», две‑



25

надцать томов которой издавались в Петербурге в период с 1900 по 
1911 г. Помещенная в пятом томе статья об «Искуплении» (написа‑
на Сергеем Викторовичем Троицким, магистром богословия, впо‑
следствии известным автором «Христианской философии брака», 
критических материалов против имяславия и почти двухсот статей 
в «Православной богословской энциклопедии») была ориентиро‑
вана главным образом на идеи протоиерея П. Я. Светлова и архи‑
мандрита Сергия (Страгородского) и, в числе прочего, содержала 
формулировки, очень похожие на те, что чуть позже будет исполь‑
зовать архимандрит Иларион.

«Христос, – сказано в статье, – усвоив Себе грех человечества, 
должен был пережить процесс обращения... который должен был 
совершиться в человечестве. Процесс этот состоит из двух момен‑
тов: отречение от греха и замены греховных дел делами добра (кур‑
сив мой. – Н. П.)» [Т[роицкий], 1904, кол. 1080]. По мысли автора 
статьи, для того чтобы возненавидеть грех и вследствие этого пере‑
жить возрождение к новой жизни, нужно было быть свободным от 
рабства греху, которое лишает обычного человека «живости пред‑
ставления о блаженстве богообщения» [Т[роицкий], 1904, кол. 
1080]. «Только абсолютно безгрешный и потому всегда пребывав‑
ший в теснейшем общении с Богом, но вместе с тем и усвоивший 
Себе грех мира, мог испытать абсолютное страдание, приносимое 
грехом и через него возродиться к новой жизни (курсив мой. – 
Н. П.)» [Т[роицкий], 1904, кол. 1081]. На кресте Христос пережил 
«бесконечно мучительное сознание выражающейся в смерти от‑
даленности от Бога» и возгласил «Боже мой, Боже мой, вскую Мя 
еси оставил». «Тогда‑то и “совершилось” (Ин. 19, 30) искупление» 
[Т[роицкий], 1904, кол. 1081].

Статьи подобного рода для многих, входящих в круг богослов‑
ских положений в начале ХХ века, могли закладывать основу все‑
го последующего восприятия православного вероучения. И такое 
восприятие дела Христа поддерживалось и развивалось владыкой 
Антонием (Храповицким), для которого все дело спасения челове‑
чества фактически сводилось к внутренним нравственным пережи‑
ваниям Богочеловека. Потому и примечательно, что воспринимаю‑
щий владыку Антония как «глубокочтимого Святителя и богослова 
Российской Православной Церкви» (Иларион (Троицкий), 2001, 
с. 626) и, как кажется, поддерживающий направление, которым, 

Павлюченков Николай Николаевич. К вопросу о критике богословия архимандрита 
Илариона (Троицкого) (впоследствии архиепископа и священномученика)



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025. 
Теология и религиозная философия

26

вслед за архиепископом, шли авторы энциклопедической статьи 
об «Искуплении», архимандрит Иларион, по существу, находит 
в этом направлении недостаток внимания к «Вифлеему». Приме‑
чательно это именно в связи с тем, что с «Вифлеема», по существу, 
начинается неприемлемая указанным направлением христианская 
«мистика», утверждающая совершившееся онтологическое едине‑
ние Божества с человечеством. Как представляется, своим полеми‑
ческим упором на «Вифлеем» будущий священномученик Иларион 
свидетельствовал о своем постижении обретаемого в Церкви опыта 
обожения человека, превосходящего в своей сокровенной тайне все 
нравственные процессы, «изменения сознания», «перелома воли» 
и т. д.

Христос в Самом Себе дает человечеству не только нравственные 
силы пожелать и реализовать обновление сознания и вступление 
в новую, обретаемую в Церкви жизнь. Во Христе Бог соединяется 
с человеком, Бог становится человеком для того, чтобы человек 
стал богом. Этот парафраз святоотеческих изречений, касающих‑
ся «Вифлеема», как уже отмечалось, архимандрит Иларион часто 
приводил и постоянно имел в виду в своих многочисленных ста‑
тьях. Как представляется, критика богословия священномученика 
Илариона не учла этот важный момент, заключающийся в том, что 
он говорил о «Вифлееме» в контексте тех идей (главным образом 
владыки Антония), которыми он был увлечен и в среде которых по‑
чувствовал как минимум их неполноту и неадекватность в раскры‑
тии всей истины Православия.

Заключение

В целом нужно сказать, что для правильного понимания бого‑
словских идей архимандрита Илариона необходимо учитывать об‑
щее состояние и основные тенденции отечественной богословской 
науки начала ХХ века. Последние почти всецело определялись 
борьбой с «западной» схоластикой и «юридической» теорией иску‑
пления. Энергично и вполне самостоятельно включившись в эту 
борьбу, архимандрит Иларион попал под определенное влияние 
идей главного ее инициатора в академическом богословии – будуще‑
го митрополита Антония (Храповицкого). Формулировки некото‑
рых положений архимандрита Илариона (о «переломе» греховной 



27

человеческой воли во Христе и т. п.) были связаны с этим обстоя‑
тельством и не представляли собой какого‑либо исключительного 
явления для своего времени. При этом взятое во всей своей целост‑
ности учение архимандрита Илариона не содержало действитель‑
но еретических утверждений о наличии греховного повреждения 
в человеческой природе Спасителя и не следовало тем идеям, кото‑
рые в конце концов привели владыку Антония к отрицанию онто‑
логического значения «Голгофы» в деле искупления. Стремление 
архимандрита Илариона утвердить особое и даже исключительное 
значение Боговоплощения напрямую связано с его ощущением 
недостатков «нравственной теории» архиепископа Антония (Хра‑
повицкого) и его последователей, которые в своем богословии упу‑
скали из виду основанное на святоотеческом опыте учение об обо‑
жении человека.

Представляется, что сам священномученик Иларион обла‑
дал опытом восприятия Церкви как реальности, где совершается 
не только нравственное, но и онтологическое благодатное преобра‑
жение человека. Это позволило ему вести подвижническую жизнь 
в 1920-е гг. и обусловило его готовность к полному самопожертво‑
ванию ради сохранения истинной Церкви в России в условиях уг‑
розы ее уничтожения извне и изнутри.

Список источников

1.	 Иларион (Троицкий), сщмч., архиеп. Верейский. Без Церкви нет 
спасения. Москва : Сретенский монастырь ; Санкт-Петербург : Знамение, 
2001. 638 с.

2.	 Иларион (Троицкий), сщмч. Вифлеем и Голгофа : (письмо к другу) 
// Творения : в 3 т. Москва : Издательство Сретенского монастыря, 2004. 
Т. 2 : Богословские труды. С. 277–288.

3.	 Иларион (Троицкий), сщмч. Воплощение и Церковь // Творе‑
ния : в 3 т. Москва : Издательство Сретенского монастыря, 2004а. Т. 3 : 
Церковно-публицистические труды С. 342–347. 

4.	 Иларион (Троицкий), сщмч. Пасха Нетления // Творения : в 3 т. 
Москва : Издательство Сретенского монастыря, 2004b. Т. 3 : Церковно-
публицистические труды. С. 388–391.

5.	 Иларион (Троицкий), архиеп. Верейский. Церковь как союз любви. 
Москва : Издательство Православного Свято-Тихоновского богословского 
института, 1998. 454, [1] с.

Павлюченков Николай Николаевич. К вопросу о критике богословия архимандрита 
Илариона (Троицкого) (впоследствии архиепископа и священномученика)



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025. 
Теология и религиозная философия

28

Список литературы

1.	 Антоний (Храповицкий), архиеп. Полное собрание сочинений. 
В 3 т. Т. 2. Изд. 2-е. Санкт-Петербург : Издание И. П. Тузова, 1911.

2.	 Асмус В., прот. Архиепископ Иларион (Троицкий) и православное 
богословие // Богословский сборник / Православный Свято-Тихоновский 
богословский институт. 2001. Вып. 7. С. 56–70.

3.	 Василий (Кривошеин), архиеп. Символические тексты в Православ‑
ной Церкви // Богословские труды. Москва, 1968. Сб. 4. С. 5–36.

4.	 Гнедич П., прот. Учение об искуплениях в статьях архиепископа 
Илариона (Троицкого) // Гнедич П., прот. Догмат искупления в русской 
богословской науке (1893–1944). Москва : Издательство Сретенского мо‑
настыря, 2007. С. 217–222.

5.	 Горбачев А. А. Опыт систематического изложения богословия свя‑
щенномученика Илариона (Троицкого) (по различным аспектам экклези‑
ологии) // Православие.Ru : портал. URL: https://pravoslavie.ru/69130.
html (дата обращения: 10.05.2025). 

6.	 Легеев М., свящ. Богословие священномученика Илариона (Тро‑
ицкого; 1886–1929) // Труды кафедры богословия Санкт-Петербургской 
духовной академии. 2025. № 1 (25). С. 113–131.

7.	 Флоренский П. А. [Сочинения]. Т. 1. Столп и утверждение Истины. 
[Ч. 1]. Москва : Правда, 1990. 491 с.

8.	 Т[роицкий] С. [В.] Искупление // Православная богословская эн‑
циклопедия : приложение к духовному журналу «Странник» : в 12 т. / под 
ред. А. П. Лопухина. Петроград : [б. и.], 1904. Т. 5. Стлб. 1076–1084.

9.	 Хондзинский П., свящ. Догмат любви // Митрополит Антоний (Хра‑
повицкий). Избранные труды, письма, материалы. Москва : Православный 
Свято-Тихоновский гуманитарный университет, 2007. С. LII–CVII. 

Статья поступила в редакцию 05.09.2025.
Статья поступила после рецензирования 02.10.2025.
Статья принята к публикации 12.10.2025.

UDС 230.1

ON CRITICISM OF THE THEOLOGY  
OF ARCHIMANDRITE HILARION 
(TROITSKY) (LATER ARCHIBISHOP  
AND HIEROMARTYR) 



29

Nikolai Pavlyuchenkov
Doctor of Theology, PhD in Philosophy 
Associate Professor at the Department of 
Missiology Theological Faculty 
Orthodox St. Tikhon’s University for the 
Humanities
115184, Russia, Moscow, Novokuznetskaya 
St., 23B  
E-mail: npavl905@mail.ru
https://orcid.org/0000-0002-7778-139X

For citation: Pavlyuchenkov  N. N. On criticism of the theology of Ar‑
chimandrite Hilarion (Troitsky) (later Archbishop and Hieromartyr). 
DOI: 10.51216/2687-072Х_2025_4_14–31. EDN: NEIBAI // Theological 
Collection of Tambov Theological Seminary, 2025, no. 4 (33), pp. 14–31. (In 
Russian).

Abstract
The article is devoted to the theology of Archimandrite (later Archbishop 

and Holy Martyr) Hilarion (Troitsky), which is contained in his articles of 
1913-1917. His theological views are examined in those aspects that were 
criticized in the 20th century. A review of contemporary publications shows 
that this criticism is open to controversy, which could be very fruitful for 
a more complete and thorough study of his ecclesiology and soteriology. In 
the author’s opinion, in this case it is especially important that the holy mar‑
tyr Hilarion in the 1920s became a companion of St. Patriarch Tikhon and by 
his very life testified to his theological convictions. The material contained 
in the article can serve as an integral part of a systematic analysis of these 
convictions. 

In the existing criticism, the author of the article highlights two points 
related to Archimandrite Hilarion’s interpretation of the significance of the 
event of the Incarnation (1) and the properties of the human nature assumed 
by the Savior (2). To these two points, the author adds a third one (3), in which 
one can discern Archimandrite Hilarion’s confidence in the unconditional 
primacy of spiritual experience in the Church over the rational formulations 
of church dogma. The article presents arguments that, in the author’s opin‑
ion, indicate that, in all three points, criticism of Archimandrite Hilarion’s 
theology is based either on the incompleteness of the sources examined or on 
inaccuracies he allowed in expressing his thoughts. 

The study revealed that Archimandrite Hilarion was influenced by the 
“moral theory” of Archbishop Anthony (Khrapovitsky) (later Metropolitan). 

Павлюченков Николай Николаевич. К вопросу о критике богословия архимандрита 
Илариона (Троицкого) (впоследствии архиепископа и священномученика)



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025. 
Теология и религиозная философия

30

However, having experienced the grace-filled transformation of man taking 
place in the Church, he recognized the shortcomings of this theory and, there‑
fore, in his writings, overcame its biases, which could lead to distortions of 
Orthodox doctrine.

Keywords: Church; theology; incarnation; cross; Bethlehem; Golgotha; 
redemption.

Sources

1. Hilarion (Troitsky), Hieromartyr, Archbishop of Verey Bez Tserkvi 
net spaseniya [Without the Church there is no salvation]. Moscow, Sreten‑
sky Monastery; Saint Petersburg, Znamenie Publ., 2001, 638 p. (In Russian).

2. Hilarion (Troitsky), Hieromartyr Vifleem i Golgofa [Bethlehem and Gol‑
gotha]. Tvoreniya [Writings]. Moscow, Sretensky Monastery Publ., 2004, vol. 
2, Theological Writings, pp. 277–288. (In Russian).

3. Hilarion (Troitsky), Hieromartyr Voploshchenie i Tserkov’ [The incar‑
nation and the Church].  Tvoreniya [Writings]. Moscow, Sretensky Monastery 
Publ., 2004a, vol. 3, Church-Publicistic Works, pp. 342–347. (In Russian).

4. Hilarion (Troitsky), Hieromartyr Paskha Netleniya [The Passover of 
Incorruptibility]. Tvoreniya [Writings]. Moscow, Sretensky Monastery Publ., 
2004b, vol. 3, Church-Publicistic Works, pp. 388–391. (In Russian).

5. Hilarion (Troitsky), Archbishop of Verey Tserkov’ kak soyuz lyubvi 
[The Church as a union of love]. Moscow, Orthodox St. Tikhon’s Theological 
Institute Publ., 1998, 454, [1] p. (In Russian).

References

1. Anthony (Khrapovitsky), Archbishop Polnoe sobranie sochinenii [Com‑
plete Works]. St. Petersburg, I. P. Tuzov Publ., 1911, vol. 2. (In Russian).

2. Asmus V., Archpriest Arkhiepiskop Ilarion (Troitskii) i pravoslavnoe 
bogoslovie [Archbishop Hilarion (Troitsky) and Orthodox theology]. Bo‑
goslovskii sbornik [Theological Collection]. Orthodox St. Tikhon’s Theologi‑
cal Institute Publ., 2001, issue 7, pp. 56–70. (In Russian).

3. Vasily (Krivoshein), Archbishop Simvolicheskie teksty v Pravoslavnoi 
Tserkvi [Symbolic texts in the Orthodox Church]. Bogoslovskie trudy [Theo‑
logical Works]. Moscow, 1968, book 4, pp. 5–36. (In Russian).

4. Gnedich P., Archpriest Uchenie ob iskupleniyakh v stat’yakh arkhi‑
episkopa Ilariona (Troitskogo) [The teaching on atonement in the articles of 
Archbishop Hilarion (Troitsky)]. Dogmat iskupleniya v russkoi bogoslovskoi 



31

nauke (1893-1944) [The dogma of atonement in Russian theological science 
(1893–1944)]. Moscow, Sretensky Monastery Publ., 2007, pp. 217–222. (In 
Russian).

5. Gorbachev  A.  A.  Opyt sistematicheskogo izlozheniya bogosloviya 
svyashchennomuchenika Ilariona (Troitskogo) (po razlichnym aspektam ek‑
kleziologii [An attempt at a systematic exposition of the theology of the Hi‑
eromartyr Hilarion (Troitsky) (on various aspects of ecclesiology)]. Portal 
Pravoslavie.Ru [Pravoslavie.Ru: Portal]. (In Russian). Available at: https://
pravoslavie.ru/69130.html (accessed: 10.05.2025).

6. Legeev M., Priest Bogoslovie svyashchennomuchenika Ilariona (Troit‑
skogo; 1886-1929) [Theology of the Hieromartyr Hilarion (Troitsky; 1886–
1929)]. Trudy kafedry bogosloviya Sankt-Peterburgskoi dukhovnoi akademii 
[Proceedings of the Department of Theology of the St. Petersburg Theological 
Academy]. 2025, no. 1 (25), pp. 113–131. (In Russian).

7. Florensky P. A. Sochineniya [Writings]. Moscow, Pravda Publ., 1990, 
vol. 1, the pillar and ground of truth, part 1, 491 p. (In Russian).

8. Troitsky S. V. Iskuplenie [Redemption].  Pravoslavnaya bogoslovnaya 
entsiklopediya: prolozhenie k dukhovnomu zhurnalu “Strannik” [Orthodox 
Theological Encyclopedia: Supplement to the Theological Journal „Wander‑
er“]. Petrograd, 1904, vol. 5, pp. 1076–1084. (In Russian).

9. Khondzinsky P., Priest Dogmat lyubvi [The Dogma of Love]. Izbrannye 
trudy, pis’ma, materialy [Selected Works, Letters, Materials]. Moscow, Or‑
thodox St. Tikhon’s University for the Humanities Publ., 2007, pp. LII–CVII. 
(In Russian).

Received 05 September 2025.
Reviewed 02 October 2025.
Accepted for press 12 October 2025.

Павлюченков Николай Николаевич. К вопросу о критике богословия архимандрита 
Илариона (Троицкого) (впоследствии архиепископа и священномученика)


