
ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025.   
Церковно-практические науки

192

УДК 241.64

«ПЕРСТ БОЖИЙ И БИЧ»: 
ВОСПРИЯТИЕ СОЦИАЛЬНО-
ПОЛИТИЧЕСКИХ СОБЫТИЙ В ПИСЬМАХ 
ОПТИНСКИХ СТАРЦЕВ

Ванифатьев Николай Александрович
аспирант кафедры общей русской 
церковной истории и канонического 
права Православного Свято-Тихоновского 
гуманитарного университета
127051, г. Москва, Лихов пер., д. 6/1
E-mail: niki.vanifatiy@mail.ru
https://orcid.org/0000-0003-1454-2604

 
Для цитирования: Ванифатьев Н. А. «Перст Божий и бич»: воспри‑

ятие социально-политических событий в письмах оптинских старцев. 
DOI: 10.51216/2687-072Х_2025_4_192–204. EDN: XPXPSK // Богослов‑
ский сборник Тамбовской духовной семинарии. 2025. № 4 (33). С. 192–204.

Аннотация
Статья посвящена анализу восприятия военных событий в духовном 

наследии оптинских старцев. Последовательно выводя рассуждения о во‑
енных конфликтах из социально-политического контекста, оптинские 
старцы рассматривали их через призму покаяния в рамках духовно-
аскетического дискурса, что отличало взгляд оптинских подвижников от 
ряда других представителей духовенства того времени.

Методологически статья опирается на подход контекстуальной интер‑
претации личных писем старцев, а также историко-богословский анализ, 
позволяющий соотнести их суждения с историческим контекстом импер‑
ского самодержавия.

Вооруженная борьба характеризуется оптинскими старцами в первую оче‑
редь как наказание за греховный образ жизни, а также трактуется ими не как 
внешняя причина, а как следствие внутренних греховных страстей (гнева, 
тщеславия, сребролюбия) и испытание веры. В статье подробно анализирует‑
ся позиция оптинских старцев, усматриваемая в четком разграничении сфер 
ответственности государственной власти, занимающейся военными действи‑
ями, и Церкви, осуществляющей свою сакраментальную миссию.

https://elibrary.ru/xpxpsk 



193

Оптинские старцы указывали, что война, являющаяся следствием 
человеческих страстей, может быть предотвращена путем устранения ее 
первопричины, коренящейся в страсти гнева. Потому новозаветное настав‑
ление воздерживаться от гнева на «брата своего» следует рассматривать 
как указание на искоренение данной страсти, а не на юридическое регу‑
лирование внешних действий.

В статье делается вывод, что пастырская миссия старцев была сосредо‑
точена на формировании у пасомых личной нравственной ответственности, 
ориентированной на духовную борьбу со страстями, что рассматривалось 
как путь к преображению человека и общества.

Ключевые слова: преподобный Макарий Оптинский; преподобный Ам‑
вросий Оптинский; оптинские старцы; русско-турецкая война; смирение; 
покаяние.

Введение

В русской духовной традиции Синодального периода старцы Оп‑
тиной пустыни являются прежде всего «проводниками» Священно‑
го Предания [Хондзинский, 2021, с. 6] и носителями пастырского 
опыта. Их духовное наследие, с одной стороны, сложно представить 
в виде цельного учения в строгом смысле, поскольку основную его 
часть составляют письма – тексты личного происхождения, обращен‑
ные к конкретным людям и помогающие разрешить определенные об‑
стоятельства их жизни. Это задает необходимость внимательной кон‑
текстуальной интерпретации и осторожности в обобщениях. С другой 
стороны, передавая святоотеческую мысль, оптинские старцы излага‑
ли ее на языке своего времени. Хотя принадлежность к монашеству 
не могла не оказывать влияния на тональность и рамки суждений, 
оптинские старцы исходили из принципа, что «евангельское учение 
дано обще всем, и все обязаны исполнять оное» (Собрание писем оп‑
тинского старца Амвросия, 2012, с. 41). Таким образом, их наставле‑
ния можно рассматривать как универсальное антропологическое вы‑
сказывание, равноценное и для монашествующих, и для мирян.

Анализируя реакцию оптинских старцев на культурные и со‑
циальные тенденции, преобладающие в российском обществе того 
времени, а также на актуальные на тот момент политические со‑
бытия, следует учитывать исторический контекст, в котором фор‑
мировалась их мысль. Одним из ключевых параметров этой эпохи 

Ванифатьев Николай Александрович. «Перст Божий и бич»: восприятие социально-
политических событий в письмах оптинских старцев



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025.   
Церковно-практические науки

194

был самодержавный строй. Деятельность императора воспринима‑
лась оптинскими старцами как служение помазанника Божия (Вар‑
сонофий Оптинский, 2005, с. 425), который охраняет не только гра‑
жданский порядок, но и защищает Церковь от внешней угрозы. Более 
того, в Оптиной пустыни государственная власть в лице императора 
мыслилась как «удерживающая» (2 Фес. 2, 7) разрастание зла и безза‑
кония. В письмах преподобного Амвросия эта логика высвечивается 
особенно заметно. Он прямо связывает отсутствие православного са‑
модержца с признаком «времен безначалия» и преддверия последних 
времен (Собрание писем оптинского старца Амвросия, 2012, с. 55). 
В этой перспективе для оптинских старцев самодержавие представля‑
лось единственно возможной формой правления в России. При этом 
сакрализация монарха и монаршей власти у оптинских старцев уко‑
реняется в богословской и литургической традиции, а не в государст‑
венной идеологии [Ванифатьев, 2023. С. 86, 89–90].

Известно толкование преподобного Амвросия на отрывок из по‑
слания апостола Павла к Филиппийцам (Флп. 2, 5–11), в котором ста‑
рец раскрывает кенозис Христа через социополитический контекст. 
В своем толковании он указывает на параллель между «простым, 
кротким и смиренным» отношением к народу со стороны правителя 
и легитимностью политической власти, «потому что и великих лю‑
дей простота и смирение не только не унижают, но, напротив, очень 
возвышают и возвеличивают» (Собрание писем оптинского старца 
Амвросия, 2012, с. 313). В свою очередь отсутствие легитимности 
властных институтов, по мысли старца Амвросия, сопровождается 
«боязнью являться перед подчиненными просто и в смиренном виде» 
и стремлением «поддержать свое могущество властительским, гор‑
дым и жестоким обращением, опасаясь потерять свое владычество» 
(Собрание писем оптинского старца Амвросия, 2012, с. 313).

Таким образом, представляется обоснованным предположить, 
что ряд суждений оптинских старцев на политические и общест‑
венные вопросы формировался в прямой связи с самодержавным 
устройством империи. Монарх, по их мысли, был помазанником 
Божиим и «удерживающим», поэтому отсутствие государя или 
иная форма правления, кажется, неизбежно изменили бы и способ 
аргументации, и язык суждений оптинских старцев, в том числе 
оценку внешних «военных потрясений». По этой причине экстра‑
поляция воззрений, сформированных в условиях имперского само‑



195

державия, на иные государственно-правовые и социальные реалии, 
на наш взгляд, не совсем корректна.

Как бы то ни было, наставления оптинских старцев основыва‑
лись на Евангелии, а не на конкретных политических взглядах. 
Поэтому в нашем исследовании мы сосредоточимся на духовном 
подходе старцев Оптиной пустыни к вопросам своих современни‑
ков и рассмотрим, какие ориентиры христианского восприятия 
они предлагали своим вопрошающим.     

 
Основная часть

Рассматривая взгляды оптинских старцев на военные кон‑
фликты, в первую очередь стоит отметить их устойчивую духовно-
аскетическую позицию. Военные потрясения осмысливаются ими 
главным образом через покаяние и невидимую брань, без развертыва‑
ния политических выводов. На первый взгляд такой подход кажется 
естественным для духовной среды, однако среди представителей ду‑
ховенства Русской Церкви XIX в. встречались как авторитетные ие‑
рархи, так и рядовые монашествующие, охотно комментировавшие 
различные военные кампании Российской империи. Так, святитель 
Феофан Затворник, с одной стороны, воспринимал войны как повод 
для покаяния, с другой – нередко описывал их столь подробно и эмо‑
ционально, чем явно демонстрировал свою вовлеченность в оценку 
хода военных событий [Климент (Капалин), 2022]. С подобной заин‑
тересованностью обсуждал военные конфликты один из адресатов 
преподобного Макария Оптинского – игумен Антоний (Бочков). Во 
время Крымской войны (1853–1856) он состоял в переписке с оп‑
тинским старцем, в которой именно письма игумена Антония выде‑
ляются политической направленностью [Кутикин, 2015]. При этом 
отец Антоний понимал политический фокус в своих письмах, адре‑
сованных старцу Макарию: «Начавши Вам писать о политике, про‑
должаю мою болтовню» [Кутикин, 2015, с. 46]. 

На этом фоне письма оптинских старцев отличаются своей ду‑
ховной интонацией и сдержанностью. Характерен эпизод, сохра‑
нившийся в воспоминаниях о преподобном Амвросии. В период 
неблагоприятных известий об осаде Плевны в ходе Русско-турецкой 
войны 1877–1878 гг. один из письмоводителей старца – иеромонах 
Климент (Зедергольм) – переживал происходящее настолько остро, 

Ванифатьев Николай Александрович. «Перст Божий и бич»: восприятие социально-
политических событий в письмах оптинских старцев



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025.   
Церковно-практические науки

196

что в один из праздничных дней не смог приступить к богослуже‑
нию. Этот казус старец Амвросий прокомментировал одновременно 
и с иронией, и с негодованием: «Да что… Плевна доняла нас» (Жиз‑
неописания почивших скитян, 1998, с. 506–507).

В уже упомянутой переписке игумена Антония с преподобным 
Макарием в письмах последнего от 1855 г. указывается невозмож‑
ность подробно рассуждать «о делах Европы и войне». Вместо по‑
литических оценок и «больших заключений» (Макарий Оптин‑
ский, 1997, с. 721) старец описывает вооруженную борьбу через 
призму пастырской аскетики и характеризует ее как «перст Божий 
и бич, наказующий нас, уклонившихся от правого пути и идущих 
строптивым, широким и пространным, отводящим в пагубу» путем 
(Макарий Оптинский, 1997, с. 721). При этом представляется оче‑
видным, что войны как часть исторического процесса начинаются 
в результате конкретных действий и решений людей. Поэтому фо‑
кус воззрений старцев направлен на человеческие страсти как осно‑
вание насилия, выраженного в военных сопротивлениях.  

Для оптинских старцев силовые противостояния государств 
принципиально выводились из социально-политического ракурса 
и рассматривались в первую очередь через призму духовной жизни. 
Отвечая на вопросы своих адресатов о различных военных конфлик‑
тах, оптинские старцы переносили фокус с внешних обстоятельств 
события на духовную борьбу со страстями. В одном из писем старца 
Макария, составленном по случаю объявления войны в 1853 г. им‑
ператором Николаем I, эта установка формулировалась следующим 
образом: «Спрашиваете меня о военных делах, но я очень мало слы‑
шу о сем. О войне манифест объявлен, а что и как, Бог устроит, Ему 
единому известно… Мы же смотрим сами на себя: у нас жестокая 
война и непримиримая с духами злобы, и потечем оружие стяжать 
крепко противу них – смирение» (Собрание писем, 1862, с. 195).

Аналогичное восприятие военных событий встречаем и в другом 
письме старца Макария. Из ряда военных действий российской ар‑
мии в середине XIX века старец использует одно из сражений как 
яркий образ для описания духовной жизни: «…знаю, что вы находи‑
тесь в борьбе, и сильная война, не меньше севастопольской, но там 
оружие: медь, железо, сталь, свинец, чугун, порох, огонь, хитрость 
и сила человеческая, а у нас оружие другого рода: вера, упование на 
Бога, самоукорение, смирение, терпение, молитва, и всеобъемлющая 



197

любовь» (Собрание писем, 1862, с. 287). Пренебрежение этими «ду‑
ховными средствами» оборачивается пленом у «сопротивных», ко‑
торые «сокрушают душевные наши кости, повергают и томят в узах 
смущения и злопомнения» (Собрание писем, 1862, с. 287). Этими 
словами оптинский старец указывает, что для верующего христиа‑
нина определяющим оказывается то, с каким духовным состоянием 
происходит переживание внешнего испытания, даже такого всеох‑
ватывающего и предельного по своему эмоциональному накалу, как 
война. Помещая войну в один ряд с болезнями, скорбями, лишения‑
ми, голодом и мятежами, старец Макарий подчеркивает, что для ве‑
рующего человека подобные испытания следует воспринимать или 
как «наказание за грехи», или как предупреждение, «чтобы не впа‑
ли в оные», либо как «испытание веры» (Макарий Оптинский, 1997, 
с. 502; Собрание писем, 1862, с. 426]. 

Раскрывая свое рассуждение, оптинский старец выстраивает его 
с помощью слов преподобного Григория Синаита: «...и сего ради по‑
пусти Господь наведение, и пленение и заколения, отсещи хотя злобу, 
или спасти крепльшими врачевствами» (Макарий Оптинский, 1997, 
с. 501–502). Опираясь на эти слова, старец Макарий переносит фокус 
с внешних обстоятельств на внутренний источник бедствий, указы‑
вая, что «когда рассмотрим себя, то всякой скорби мы сами виновны, 
и древо, из которого делан наш крест, росло на почве сердца нашего» 
(Макарий Оптинский, 1997, с. 626). В контексте этих рассуждений во‑
енное противоборство мыслится не как причина, а как историческая 
форма укрепления греховных навыков, как следствие внутренних 
страстей, в первую очередь гнева, тщеславия и сребролюбия. Страсти, 
укореняясь «на почве сердца», дают видимый плод насилия в виде во‑
енных столкновений. При этом преподобный Макарий, размышляя 
о внешних потрясениях, отмечает непостижимость «судеб Божиих» 
и тем самым задает меру для нравственного отношения к злу и его пре‑
одоления в духовной жизни (Собрание писем, 1862a, с. 247).

Старец Макарий в своих письмах размышлял о духовном сосре‑
доточении во время внешних испытаний и личной ответственности 
за страдания. Эти идеи нашли продолжение в переписке старца Ам‑
вросия, который «наставлял своих духовных чад, стремившихся 
вести жизнь в соответствии с духовно-нравственными евангельски‑
ми заповедями, быть покорными воле Божией при перенесении бо‑
лезней и житейских обстоятельств, ибо в этом проявляется Промысл 

Ванифатьев Николай Александрович. «Перст Божий и бич»: восприятие социально-
политических событий в письмах оптинских старцев



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025.   
Церковно-практические науки

198

Божий в отношении человека» [Феодосий (Васнев), 2019, с. 24]. В од‑
ном из писем к мирянам преподобный Амвросий анализирует пози‑
цию Церкви по отношению к военным конфликтам, рассматривая её 
в двойственном контексте Синодальной эпохи. С одной стороны, Цер‑
ковь в XIX веке была тесно связана с государством, которое, в свою 
очередь, рассматривало войну как инструмент внешней и внутрен‑
ней политики. С другой стороны, Церковь проповедовала евангель‑
ское учение, призывающее к прощению, запрещающее не только 
убийства, но и сам гнев, углубляя тем самым ветхозаветные нормы. 
Преподобный Амвросий последовательно разграничивал эти уров‑
ни присутствия Церкви в мире, отвергая ожидания политических 
предписаний от церковной проповеди и акцентируя внимание на са‑
краментальной природе Церкви и её пастырской миссии. «Письма 
преподобного Амвросия Оптинского позволяют открыть смысл ду‑
ховного, историко-культурного и социального опыта Церкви, а меж‑
ду строк сохраняют проникновенное, живое и настоящее, согреваю‑
щее сердце, приветствие для души» [Сысоева, 2021, с. 199].

Оптинский старец структурирует свое письмо, разделяя его на 
три части. В первую очередь он сосредотачивает внимание на ду‑
ховной направленности миссии Церкви, отделяя её функции от за‑
дач государственной власти в условиях военных действий. Отвечая 
на замечание адресата, в котором указывается, что в «книге Пре‑
освященного Феофана» 1 Церковь «дает разрешение на убийство» 
(Собрание писем оптинского старца Амвросия, 2012, с. 251) вопре‑
ки шестой заповеди Декалога «не убий», преподобный Амвросий 
проводит границу между государственной и церковной сферами 
в обществе: «…снаряжением войска и отправкой на место военных 
действий, чтобы убивать врагов, занимается вовсе не Церковь, а го‑
сударственная власть, которая в подобных случаях может и не по‑
слушаться Церкви» (Собрание писем оптинского старца Амвросия, 
2012, с. 251–252). В качестве иллюстрации оптинский старец при‑
водит пример Турции: «…там, отправляя на войну солдат, султан 
не только не спрашивается с христианской Церковью, но и не обра‑
щает на нее никакого внимания. Следовательно, Церковь тут ни при 
чем» (Собрание писем оптинского старца Амвросия, 2012, с. 252). 

1   Вероятно, имеется в виду брошюра свт. Феофана 1877 г., опубликованная в «Пра‑
вославном обозрении». Поводом для ее составления стал «восточный вопрос» на фоне 
Русско-турецкой войны 1877–1878 гг. (Феофан (Говоров), 1877, с. 602–609). 



199

Участие Церкви в военных конфликтах преподобный Амвросий 
видит в литургическом поминовении «всех православных воинов, 
за веру, царя и Отечество на брани живот свой положивших» (Со‑
брание писем оптинского старца Амвросия, 2012, с. 252). Между 
тем, осознавая историческую обусловленность Церкви, оптинский 
старец признает, что категорический запрет Церкви на убийство во 
время военных действий неизбежно привел бы к конфликту с госу‑
дарственной властью, вызвав раскол: «…одни из воинов перейдут 
на сторону Церкви, а другие останутся на стороне правительства», 
что обернулось бы «взаимной резней» и открыло путь к внешнему 
поражению, когда «враги… свободно заполнят наше Отечество» 
(Собрание писем оптинского старца Амвросия, 2012, с. 252). Ги‑
потетический пример с врагами, заполнившими Отечество, пре‑
подобный Амвросий, по-видимому, приводит для того, чтобы по‑
казать, почему Церковь, будучи встроенной в социополитические 
обстоятельства, не может выступать в роли органа, издающего аб‑
солютные запреты в военно-политической сфере. При этом такая 
аргументация не определяет войну как нравственную норму и ле‑
гитимный политический инструмент, а разъясняет и фиксирует, 
что церковная власть не призвана подменять решения государства.

Переводя свое рассуждение в богословский контекст, оптинский 
старец уточняет, что Христос «вовсе этой заповеди [«не убий». – 
Н.  В.] не давал, а только привел… из Ветхого Завета» (Мф. 5, 21) 
(Собрание писем оптинского старца Амвросия, 2012, с. 252), сос‑
редоточив внимание на более глубоком нравственном требовании: 
«…всякий, гневающийся на брата своего напрасно, подлежит суду» 
(Мф. 5, 22). Как подчеркивает старец, в евангельском слове содер‑
жится требование искоренять саму страсть гнева, которая лежит 
в основе убийства, а не юридическое регулирование внешних по‑
ступков, поскольку Господь пришел «не для того, чтобы основать 
видимое государство» и «не для того, чтобы писать государствен‑
ные законы» (Собрание писем оптинского старца Амвросия, 2012, 
с. 253). По мысли старца, новозаветная заповедь направлена к лич‑
ной нравственной ответственности каждого человека, а ее восприя‑
тие в политико-правовом регистре не является корректным.

Если в первых частях письма предлагалось рассуждение об уча‑
стии Церкви в политических событиях и интерпретация шестой 
заповеди Декалога, то в заключительном отрывке акцент перено‑

Ванифатьев Николай Александрович. «Перст Божий и бич»: восприятие социально-
политических событий в письмах оптинских старцев



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025.   
Церковно-практические науки

200

сится на образ жизни христианина: «По-нашему, попросту, можно 
выразиться так: при исполнении заповедей евангельских каждый 
смотри сам за собой, тогда и дело будет хорошо» (Собрание писем 
оптинского старца Амвросия, 2012, с. 253). Свою мысль старец 
описывает с опорой на евангельское напоминание: «Не судите, да 
не судимы будете» (Мф. 7, 1). Такая смена акцента в общей ком‑
позиции письма, контрастирующая с его предыдущими частями, 
быть может, объясняется стремлением задать внутреннюю логику 
в выстраивании духовных ориентиров в ситуации военного проти‑
воборства, которое вовлекает в себя христианское население. Для 
преподобного Амвросия важным представляется не выработка пра‑
вил для власти, а формирование у своего адресата такого образа 
жизни, который ориентирован на искоренение страстей. Именно 
в этой перспективе оказывается возможным формирование общест‑
ва, где войны как проявление гнева становятся менее вероятными. 
Таким образом, письмо старца Амвросия завершается разрешени‑
ем нравственного выбора, который неизбежно возникает во время 
политических и социальных кризисов, через указание на духовную 
борьбу со страстями, способствующую преображению общества.

Заключение

Подводя итог, следует сказать, что в письмах оптинских старцев 
военные события осмысливаются через духовно-аскетическую при‑
зму, побуждая верующего человека к покаянию и внутреннему ду‑
ховному подвигу, а не к формулированию политико-нормативных 
решений. В качестве ориентира для христианина, оказавшегося 
в ситуации военного противоборства государств, преподобный Ма‑
карий предлагает «оружие другого рода» – самоукорение, смире‑
ние, молитву и всеобъемлющую любовь.

Разграничивая функции Церкви и государства, оптинские стар‑
цы сосредотачивают внимание на евангельском смысле шестой 
заповеди Декалога, который требует искоренения страсти гнева, 
возрастающей на почве сердца, и личной нравственной ответст‑
венности. При этом историческая обусловленность Нового време‑
ни, в котором жили оптинские старцы, формировала контекст их 
воззрений, но не затрагивала их духовно-аскетический аспект. 
Практический вывод из писем оптинских старцев, основанный 



201

на христианской антропологии и пастырском опыте, заключается 
в необходимости хранить мир в сердце, молиться о пострадавших 
и преодолевать страсть гнева, ведущую к насилию.

Список источников

1. Варсонофий Оптинский, преп. Беседы. Келейные записки. Духовные 
стихотворения. Воспоминания. Письма. «Венок на могилу Батюшки». 
Козельск : Свято-Введенская Оптина пустынь, 2005. 688, [4] с.

2. Жизнеописания почивших скитян // Неизвестная Оптина. Санкт-
Петербург : Знамение, 1998. С. 317–547.

3. Макарий Оптинский, преп. Душеполезные поучения / сост. архим. Иоанн 
(Захарченко). Козельск : Издание Введенской Оптиной Пустыни, 1997. 831 c.

5. Собрание писем блаженныя памяти оптинского старца иеросхимо‑
наха Макария. Ч. 1, отд-ние 2. Москва : Издание Козельской Введенской 
Оптиной Пустыни, 1862. (Типография В. Готье).  424 с.

6. Собрание писем блаженныя памяти оптинского старца иеросхимо‑
наха Макария. Ч. 1, отд-ние 1. Москва : Издание Козельской Введенской 
Оптиной Пустыни, 1862a. (Типография В. Готье). [8], 399 с.

4. Собрание писем оптинского старца Амвросия. Козельск : Издательство Вве‑
денского ставропигиального мужского монастыря Оптина Пустынь, 2012. 767 c.

7.  Феофан (Говоров), еп. Три письма преосвященного Феофана по вос‑
точному вопросу // Православное обозрение. 1877. Т. 1, № 3. С. 602–609. 

Список литературы

1. Ванифатьев Н. А. Образ государства в духовном наследии оптин‑
ских старцев // Филаретовский альманах. 2023. № 19. С. 76–91.

2. Климент (Капалин), митр. Святитель Феофан Затворник и Русско-
турецкая война 1877 года // Труды по русской патрологии : научный жур‑
нал Калужской духовной семинарии. 2022. № 4 (16). С. 72–83.

3. Кутикин В. Ю. Крымская война: взгляд из-за монастырских стен : 
из писем игумена Антония (Бочкова) к оптинскому старцу Макарию (Ива‑
нову), 1848–1856 гг. // Исторический архив. 2015. № 4. С. 41–56.

4. Сысоева С. В. Аксиология слова: эмотивная лексика в эпистолярном 
наследии. EDN: UWZUDV // Богословский сборник Тамбовской духовной 
семинарии. 2021. № 3 (16). С. 197–207.

5. Феодосий (Васнев), митр. Преподобный Амвросий Оптинский об 
основах духовной жизни. EDN: XTAQVI // Богословский сборник Тамбов‑
ской духовной семинарии. 2019. № 6. С. 17–24. 

Ванифатьев Николай Александрович. «Перст Божий и бич»: восприятие социально-
политических событий в письмах оптинских старцев



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025.   
Церковно-практические науки

202

6. Хондзинский П., прот. Богословские портреты : очерки святоотече‑
ского богословия Синодальной эпохи. Москва : Издательство Православ‑
ного Свято-Тихоновского гуманитарного университета, 2021. 336 с.

Статья поступила в редакцию 17.07.2025.
Статья поступила после рецензирования 01.10.2025.
Статья принята к публикации 01.11.2025.

UDC 241.64

“THE FINGER OF GOD 
AND THE SCOURGE”: PERCEPTION 
OF SOCIAL AND POLITICAL EVENTS 
IN THE LETTERS OF THE OPTINA ELDERS

Nikolai Vanifatev
PhD Student
Department of General Russian Church 
History and Canon Law 
Orthodox St. Tikhon’s University 
for the Humanities
6/1 Likhov Lane, Moscow, 127051, Russia
E-mail: niki.vanifatiy@mail.ru
https://orcid.org/0000-0003-1454-2604

For citation: Vanifatev  N.  A. “The finger of God and the scourge”: 
perception of social and political events in the letters of the Optina elders. 
DOI: 10.51216/2687-072Х_2025_4_192–204. EDN: XPXPSK // Theological 
Collection of Tambov Theological Seminary, 2025, no. 4 (33), pp. 192–204. 
(In Russian).

Abstract
This article analyzes the perception of military events in the spiritual lega‑

cy of the Optina elders. Consistently framing their discussions of military con‑
flicts within a socio-political context, the Optina elders viewed them through 
the prism of repentance within a spiritual and ascetic discourse, which distin‑
guished their perspective from that of some other clergy of the time.

Methodologically, the article relies on a contextual interpretation of 
the elders’ personal letters, as well as a historical and theological analysis 



203

that allows them to relate their views to the historical context of imperial 
autocracy.

The Optina elders characterized armed conflict primarily as punishment 
for a sinful lifestyle, and they interpreted it not as an external cause, but 
as a consequence of internal sinful passions (anger, vanity, and avarice) and 
a test of faith. This article analyzes in detail the position of the Optina elders, 
which is seen in the clear delineation of the responsibilities of the state au‑
thorities, which are engaged in military operations, and the Church, which is 
fulfilling its sacramental mission.

The Optina elders pointed out that war, which is a consequence of human 
passions, can be prevented by eliminating its root cause, which is the passion 
of anger. Therefore, the New Testament instruction to refrain from anger 
toward “one’s brother” should be viewed as a reference to the eradication of 
this passion, rather than to the legal regulation of external actions.

The article concludes that the elders’ pastoral mission was focused on de‑
veloping personal moral responsibility in their flock, oriented toward the spir‑
itual struggle with passions, which was seen as a path to the transformation 
of both individuals and society.

Keywords: St. Macarius of Optina; St. Ambrose of Optina; Optina elders; 
Russo-Turkish War; humility; repentance.

Sources

1. St. Barsanuphius of Optina Besedy. Keleinye zapiski. Dukhovnye stikhot-
voreniya. Vospominaniya. Pis’ma. “Venok na mogilu Batyushki” [Conversations. 
Cell notes. Spiritual poems. Memoirs. Letters. “A wreath on the Elder’s grave”]. 
Kozel’sk, Sviato-Vvedenskaya Optina Pustyn’, 2005, 688 p. (In Russian).

2. Zhizneopisaniya pochivshikh skityan [Lives of the deceased skete 
monks].  Neizvestnaya Optina [Unknown Optina]. St. Petersburg, Znamenie 
Publ., 1998, pp. 317–547 (In Russian).

3. St. Macarius of Optina Dushepoleznye poucheniya [Spiritually beneficial in‑
structions]. Kozel’sk, Vvedenskaya Optina Pustyn Publ., 1997, 831 p. (In Russian).

4. Sobranie pisem Optinskogo startsa Amvrosiya [Collected letters of the 
Optina Elder Ambrose]. Kozel’sk, Vvedensky Stavropigial’ny Muzhskoy 
Monastyr’ Optina Pustyn’ Publ., 2012, 767 p. (In Russian).

5. Sobranie pisem blazhennaya pamyati optinskogo startsa ieroskhimo-
nakha Makariya. [Collection of letters from the blessed memory of the 
Optina elder, Hieroschemamonk Macarius]. Moscow, Kozel’skaya Vveden‑
skaya Optina Pustyn’, Tipografiia  V.  Got’e Publ., 1862, part 1, 424 p. (In 
Russian).

Ванифатьев Николай Александрович. «Перст Божий и бич»: восприятие социально-
политических событий в письмах оптинских старцев



ISSN 2687-072X. Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. № 4 (33), 2025.   
Церковно-практические науки

204

6. Sobranie pisem blazhennaya pamyati optinskogo startsa ieroskhimo-
nakha Makariya. [Collection of letters from the blessed memory of the Optina 
elder Hieroschemamonk Macarius]. Moscow, Kozel’skaya Vvedenskaya Optina 
Pustyn’, Tipografiia V. Got’e Publ., 1862a, part 1, 399 p. (In Russian).

7. Feofan (Govorov), Bishop Tri pis’ma preosvyashchennogo Feofana 
po vostochnomu voprosu [Three letters of His Grace Feofan on the Eastern 
question]. Pravoslavnoe obozrenie [Orthodox Review]. 1877, vol. 1, no. 3, 
pp. 602–609. (In Russian).

References

1. Vanifatiev N. A. Obraz gosudarstva v dukhovnom nasledii optinskikh 
startsev [The image of the state in the spiritual heritage of the Optina elders]. 
Filaretovskii al’manakh [Filaret Almanac]. 2023, no. 19, pp. 76–91. (In Russian).

2. Clement (Kapalin), Metropolitan Svyatitel’ Feofan Zatvornik i Russko-
turetskaya voina 1877 goda [Saint Theophan the Recluse and the Russo-Turkish 
War of 1877].  Trudy po russkoi patrologii: nauchnyi zhurnal Kaluzhskoi dukhov-
noi seminarii [Works on Russian patrology: scientific journal of Kaluga Theologi‑
cal Seminary]. 2022, no. 4 (16), pp. 72–83. (In Russian).

3. Kutikin V. Yu. Krymskaya voina: vzglyad iz-za monastyrskikh sten: iz 
pisem igumena Antoniya (Bochkova) k optinskomu startsu Makariyu (Ivanovu), 
1848 – 1856 gg. [The Crimean War: a view from behind the monastery walls: 
from the letters of Hegumen Anthony (Bochkov) to the Optina Elder Macarius 
(Ivanov), 1848–1856].  Istoricheskii arkhiv [Historical Archive]. 2015, no. 4, 
pp. 41–56. (In Russian).

4. Sysoeva S. V. Aksiologiya slova: emotivnaya leksika v epistolyarnom nasle‑
dii [Axiology of the word: emotive lexicon in the epistolary heritage]. EDN: UW‑
ZUDV Bogoslovskii sbornik Tambovskoi dukhovnoi semimnarii [Theological Collec‑
tion of Tambov Theological Seminary]. 2021, no. 3 (16), pp. 197–207. (In Russian).

5. Feodosy (Vasnev), Metropolitan Prepodobnyi Amvrosii Optinskii ob os‑
novakh dukhovnoi zhizni [Venerable Ambrose of Optina on the foundations of 
spiritual life]. EDN: XTAQVI  Bogoslovskii sbornik Tambovskoi dukhovnoi sem-
imnarii [Theological Collection of Tambov Theological Seminary]. 2019, no. 6, 
pp. 17–24. (In Russian).

6. Khondzinsky P. Archpriest Bogoslovskie portrety: ocherki svyatootechesko-
go bogosloviya Sinodal’noi epokhi [Theological portraits: essays on patristic the‑
ology of the Synodal Era]. Moscow, Orthodox St. Tikhon’s University for the 
Humanities Publ., 2021, 336 p. (In Russian).

Received 17 July 2025.
Reviewed 01 October 2025.
Accepted for press 01 November 2025.


